
L'espérance continuera d'éclairer notre chemin !
Lettre de Mgr Jean-Pierre Vuillemin aux catholiques sarthois 
 après l’année jubilaire de 2025 sur le thème de l’Espérance.

Année jubilaire

Chers amis, 

À quelques jours de la fin de l’année, je 

vous adresse cette lettre assortie de mes 

meilleurs vœux pour l’année nouvelle. 

Je garde en mémoire, parmi beaucoup 

d’autres échanges, ceux qui ont eu lieu lors 

d’un rassemblement organisé par le Secours 

Catholique au cours duquel des personnes en 

situation de précarité ont pu nous partager ce 

que le mot « Espérance » évoquait pour elles. 

Nous avons beaucoup appris de tous ces 

beaux témoignages. Pour mieux comprendre 

ce que signifie l’espérance, sans doute nous 

faut-il sans cesse écouter ceux qui, à vue 

humaine, n’ont plus aucune raison d’espérer. 

Ces frères et sœurs nous rappellent que le 

refus de nous résigner face à de nombreuses 

situations désespérantes permet justement à 

l’espérance de prendre corps en nous. Ainsi, 

l’espérance n’est pas synonyme d’attente 

passive. Elle est un véritable combat et un 

puissant moteur pour franchir le pas entre ce 

qui est possible humainement et ce qui est 

possible pour Dieu. 

Lors d’une de mes visites dans le diocèse, on 

m’a offert une ancre en bois sur laquelle sont 

écrits ces mots : « Ancré dans l’Espérance ». 

L’Espérance donnée par le Christ est comme 

l’ancre d’un bateau. Lorsque la tempête fait 

1

Durant l’année qui vient de s’écouler, de 

nombreux fidèles, seuls ou en groupes, ont 

déambulé dans la cathédrale Saint-Julien 

du Mans, guidés par le livret spécialement 

conçu pour le Jubilé. Un peu partout dans 

le diocèse, diverses initiatives ont été prises 

pour mieux comprendre ce que signifie l’es-

pérance fondée sur la foi chrétienne et nour-

rie par l’amour de Dieu et du prochain. Je 

rends grâce également avec vous pour les 

nombreux et différents pèlerinages à Rome 

qui ont pu être organisés. 

Je garde en mémoire les nombreuses occa-

sions que nous avons eues d’enrichir notre 

compréhension de l’espérance chrétienne et 

d’intensifier notre désir de l’accueillir comme 

un don rayonnant de Dieu.



En cette fin d’année, comment ne pas évo-

quer toutes celles et ceux, qui dans notre 

société et un peu partout dans le monde, 

subissent les dramatiques conséquences 

des conflits et des crises de toutes sortes ?  

Alors que nous venons de fêter la Nativité  

du Prince de la Paix, les paroles de Bartho-

lomée Ier, patriarche orthodoxe de Constan-

tinople, me reviennent à l’esprit. Devant 

les évêques de France réunis à Lourdes 

au mois de novembre dernier, il a ouver-

tement critiqué les thèses défendues par 

le patriarche orthodoxe de Moscou en ces 

termes : « En agressant Kyiv, Moscou a en-

gagé, selon ses propres termes, une ‘croisade’ 

qui ligue les pouvoirs temporel et spirituel 

dans une guerre injuste, d’une cruauté insen-

sée, et qui précipite malheureusement la Rus-

sie, pourtant organiquement si pieuse, dans 

un abîme d’impiété. Cette nouvelle alliance 

entre le trône et l’autel est fondamentalement 

contraire à l’Evangile et à l’orthodoxie. La tra-

gédie des femmes et des enfants ukrainiens 

qui subissent quotidiennement un déluge de 

bombes et de missiles est aussi la nôtre ».

La Paix véritable ne commence-t-elle pas 

lorsque la souffrance de l’autre devient la 

mienne ? Que notre désir de la Paix puise 

toujours sa vigueur dans notre accueil 

de Celui qui vient à nous « désarmé ». 

L’Espérance qu’Il fait jaillir de nos cœurs ne 

déçoit jamais. 

Comment garder l’espérance lorsque nous 

sommes nous-mêmes confrontés, là où 

nous vivons, à des situations de blocages et 

de conflits ; lorsqu’aucune compréhension 

mutuelle ne semble possible ? Ces situations 

peuvent aussi se rencontrer dans nos com-

munautés chrétiennes. 

Durant mes visites pastorales, je rencontre 

des hommes et des femmes, croyants ou 

non, animés par ce désir profond de relever 

bien des défis pour construire une société 

plus juste et plus fraternelle. Beaucoup se 

dévouent au service des nombreux laissés-

pour-compte, des blessés de la vie, des plus 

démunis, des isolés et des jeunes fragilisés. 

Leur témoignage nourrit mon espérance. 

J’encourage vivement la lecture de la pre-

mière exhortation apostolique du Pape Léon 

XIV intitulée « Dilexi te » (Je t’ai aimé). Elle 

est centrée sur l’amour du Christ pour les 

pauvres et l’appel à vivre concrètement la 

charité, à soutenir les plus fragiles et à réfor-

mer les structures injustes. 

2

Espérer la Paix et une société 
plus fraternelle

Porter un regard d’espérance 
sur nos territoires

En Sarthe, j’ai déjà parcouru de nombreux 

territoires situés en dehors de la métropole 

du Mans. Un peu plus de 400 000 Sarthois y 

vivent. Ces territoires se caractérisent par des 

espaces agricoles et forestiers étendus, un 

patrimoine remarquable et un habitat plutôt 

dispersé. Nous avons entendu cette année

rage, nous ne risquons pas de chavirer. Ce 

que le Christ nous partage est comme un 

avant-goût de ce qui doit se réaliser en plé-

nitude dans l’avenir de Dieu. 



la détresse exprimée par un grand 

nombre d’agriculteurs sous pression et en 

souffrance. Ils doivent composer avec les 

multiples injonctions contradictoires. Entre 

la compétition mondiale, la souveraineté 

alimentaire, les nécessaires choix 

agroécologiques et l’attente d’un revenu plus 

digne, leurs marges de manœuvre semblent 

parfois très restreintes. Consommateurs de 

leurs produits, soucieux de leur avenir, nous 

apprenons à être des « consomm’acteurs» 

responsables. Comment, à leurs côtés, 

osons-nous également porter un regard 

d’espérance sur ces territoires qui ne sont 

pas appelés à être des déserts mais des 

lieux d’opportunités et d’innovations sociales, 

culturelles, et économiques extraordinaires ? 

Quelle diversité sur ces terres d’espérance ! 

Je constate que sur ces terres, les chrétiens 

contribuent à la recherche du bien commun 

sous diverses formes. Ensemble, nous avons 

à y encourager les initiatives qui servent 

le dialogue entre habitants, le respect des 

convictions de chacun et la volonté de 

dépasser les clivages stériles.

Résidant dans « Le Mans Métropole », je 

mesure chaque jour la portée de tous les 

grands projets concernant la transition 

énergétique, la préservation du patrimoine, la 

mobilité, la culture, l’urbanisme et l’attractivité 

du territoire. Mon ministère épiscopal me 

fait rencontrer des habitants de différents 

quartiers. Je mesure malheureusement 

combien les inégalités sociales se creusent 

toujours davantage. Un tel phénomène 

national, qui touche également notre territoire, 

peut-il nous laisser indifférents ? L’espérance 

qui nous anime ne nous pousse-t-elle pas 

à porter un autre regard sur celles et ceux 

que notre société déclasse si facilement ? 

Alors que se profilent devant nous certaines 

échéances électorales, notre discernement

collectif et nos choix en matière de répartition 

des richesses doivent toujours s’enrichir de la 

doctrine sociale de l’Eglise. J’entends souvent 

des professionnels du soin à la personne 

et de l’aide sociale s’inquiéter de l’évolution 

du phénomène de grande précarisation 

d’une partie de plus en plus importante 

de la population. J’admire les nombreuses 

structures d’accueil et d’entraide qui ne 

vivent que grâce au bénévolat de solidarité. 

Je me réjouis que bien des chrétiens y 

soient actifs. Ils ont compris que l’espérance 

chrétienne n’est pas une idée abstraite 

mais qu’elle devient réelle lorsqu’elle se 

traduit aussi en actes de charité. Le Pape 

François, qui nous a quittés cette année, n’a 

cessé de nous rappeler que nous devenons 

vraiment pèlerins d’espérance lorsque 

nous vivons la bonté et la charité comme 

des signes visibles de cette espérance. 

3

Dans nos paroisses, intensifier nos 
liens de communion et de coopération
Sur le plan ecclésial, ne manquons pas 

aussi d’intensifier nos liens fraternels. 

Pensons également aux liens entre les 

paroisses, les mouvements et les fraternités 

locales. Alors que l’on parle de plus en 

plus de la fragmentation de notre société, 

que la prière de Jésus à son Père continue 

de nous interpeller: « Que tous soient un, 

comme toi, Père, tu es en moi, et moi en toi. 

Qu’ils soient un en nous, eux aussi, pour que 

le monde croie que Tu m’as envoyé » (Jn 17, 

21). Chacun des 9 secteurs missionnaires 

de notre diocèse sarthois cherche à 

intensifier l’esprit de communion et de 

coopération qui désormais doit conditionner 

les grandes décisions pastorales. 



4

Nous avons, dans le même temps, à 

encourager et à développer les petites 

fraternités chrétiennes locales à l’échelon 

des villages ou des quartiers.  Récemment, 

des fiches hebdomadaires intitulées  

« Prions en Sarthe » ont été mises à la 

disposition de ces fraternités. Elles sont 

téléchargeables à partir du site internet du 

diocèse. Ainsi, les chrétiens d’un village ou 

d’un quartier peuvent se réunir en milieu de 

semaine, dans leur église, pour prier durant 

une trentaine de minutes, pour s’entraider et 

pour échanger des nouvelles, en particulier 

des personnes malades ou isolées. Ils 

peuvent également veiller à ce que la  

« Lettre aux aînés » puisse rejoindre un grand 

nombre de paroissiens âgés. Il n’y a pas de 

réelle fraternité sans Père. C’est ensemble 

que nous devons constamment revenir vers 

Lui pour Le prier. Le Christ nous montre 

le chemin qui nous conduit vers Lui et son 

Esprit nous est donné. « Quand deux ou trois 

sont réunis en mon nom, dit Jésus, je suis là, 

au milieu d’eux » (Jn 18, 20). Celui qui nous 

rassemble est le même qui nous envoie 

annoncer et témoigner de l’Evangile dans le 

monde. Nos fraternités ne sont jamais des 

« fraternités de clôture ». 

Je vous redis mon enthousiasme à prendre 

ma part dans l’action commune de tous les 

prêtres, les diacres, les consacrés et les laïcs 

qui, d’une manière ou d’une autre, servent 

la mission de l’Eglise en Sarthe. Je remercie 

vivement tous les donateurs du Denier 

de l’Eglise. Sans vos dons, cette mission 

commune d’annoncer l’Evangile, de former 

des disciples, de célébrer les sacrements et 

de servir l’humanité serait impossible.

Un enjeu d’avenir : l’éducation
Je me réjouis qu’au cours de la dernière 

assemblée plénière des évêques à Lourdes, 

les évêques de France aient décidé d’entamer 

une réflexion de trois années autour du 

thème de l’éducation. Lors de mes visites 

pastorales, j’entends très régulièrement des 

préoccupations et des inquiétudes liées 

aux questions éducatives. Cela touche bien 

évidemment en premier lieu les familles, 

les écoles, les mouvements et les diverses 

institutions. L’éducation est l’affaire de tous 

et de toute une vie. Charles Péguy écrivait :  

« Une société qui n’éduque pas est une société 

qui ne s’aime pas, qui ne s’estime pas ». Riche 

d’une expérience séculaire, l’Eglise souhaite 

toujours se situer comme partenaire avec les 

institutions civiles, les collectivités locales 

et les associations. La tradition chrétienne 

cherche à conduire (éduquer vient du verbe 

latin educere : conduire vers l’extérieur) les 

enfants et les jeunes dans l’épanouissement 

de leurs aptitudes intellectuelles, corporelles, 

morales, spirituelles et sociales. Bien 

évidemment, les évêques associeront à leur 

réflexion un grand nombre de partenaires 

dont l’Enseignement catholique auquel 

les évêques ont récemment exprimé toute 

leur confiance dans la période difficile qu’il 

traverse. 

Marcher avec le Fils de 
Dieu qui s’est fait homme
Au début de son pontificat, le 18 mai 2025, 

notre Pape Léon XIV a prononcé ces paroles :

 « Nous voulons dire au monde, avec humilité 

et joie : Regardez le Christ ! Approchez-vous 

de Lui ! Accueillez sa Parole qui illumine et 

console ! ». 



5

En recevant chaque année les lettres des 

nouveaux confirmands et des catéchumènes 

toujours plus nombreux, je rends grâce pour 

les merveilles que le Christ accomplit dans la 

vie d’hommes et de femmes. Lui, le Ressuscité 

d’entre les morts, continue toujours d’attirer à 

Lui. Beaucoup témoignent qu’en s’approchant 

du Christ, ils ont trouvé la vraie lumière de leur 

vie. En ces temps de profondes obscurités, 

entendons une fois encore Jésus nous dire :  

« Je suis la lumière du monde » (Jn 8, 12). 

Notre espérance puise ses racines dans cette 

certitude que le Christ illumine toutes sortes 

de ténèbres. Un membre du groupe « Place 

et parole des pauvres » de notre diocèse 

déclarait lors d’une réunion : « L’espérance 

c’est quand il n’y a plus rien sauf Jésus. Il a 

tellement souffert, alors pourquoi Le mettre à 

la dernière place ? ». Animés d’une espérance 

à toute épreuve, nous attendons la venue de 

Notre Seigneur Jésus-Christ avec confiance. 

Il est venu, Il vient et Il viendra. Continuons 

de prier pour qu’Il ne cesse de se révéler à 

tous ceux et celles qui ne le connaissent pas 

encore. 

Sa venue ne dépend pas de nous. Et pourtant, 

comme Jean le Baptiste, nous pouvons 

préparer les cœurs à L’accueillir. Nous 

sommes tous appelés à nous engager dans 

cette extraordinaire mission de faire connaître 

Jésus autour de nous de manière explicite et 

courageuse mais aussi de manière discrète 

et agissante, tel le levain dans la pâte. 

Dans cette mission commune, les prêtres 

ont une place particulière et si nécessaire. 

Je rends grâce en particulier pour le 

dévouement des prêtres et leur bel 

enracinement dans le Christ serviteur. Avec 

les prêtres qui ont été ouvriers et ceux qui 

le sont encore, nous nous souvenons qu’il y 

a 60 ans, en 1965, la possibilité fut donnée 

à des prêtres de partager la condition ou-

vrière en rejoignant le monde du travail. Cet 

événement signifiait qu’il n’y a pas de modèle 

unique et uniforme de prêtres. Beaucoup de 

prêtres, dans notre diocèse, ont su se faire 

proches des petites gens, des personnes 

militantes et des migrants.  Aujourd’hui, le 

nombre de prêtres diminue. Ne nous conten-

tons pas de nous en désoler. Là encore, rap-

pelons-nous que l’espérance ne repose pas 

sur une simple analyse de la situation mais sur 

ce qui, en nous, brûle du feu de l’Esprit Saint. 

« Cette espérance ne nous déçoit pas, car Dieu 

a répandu son amour dans nos cœurs par le 

Saint-Esprit qu’il nous a donné » (Rm, 5,5). 

Même vacillante, la flamme de la confiance 

doit brûler au cœur de chaque chrétien : Dieu 

n’abandonnera jamais son Eglise. Il en connaît 

la fragilité et les multiples blessures. Et pour-

tant, Il ne cesse de l’aimer et de la conduire 

vers sa sainteté. Vivons de cet amour pour 

l’Eglise que Dieu nourrit en nous. Durant l’an-

née 2026, nous intensifierons nos efforts pour 

faire de nos communautés et de nos familles 

des creusets d’où naissent de nouvelles vo-

cations presbytérales au service de notre 

diocèse. Seuls les prêtres remplacent les 

prêtres ! Pour qu’un jeune puisse entendre 

l’appel que Dieu lui adresse, nos communau-

tés et nos familles sont appelées à préparer 

le climat où cet appel pourra prendre tout son 

sens.  L’estime que les chrétiens montreront 

pour le si beau ministère des prêtres ne peut 

que favoriser l’éclosion de nouvelles voca-

tions. Ne nous décourageons pas et intensi-

fions notre prière pour toutes les vocations. Je 

confie tout particulièrement à votre prière les 

deux Sarthois qui sont entrés cette année en 

propédeutique dans l’éventuelle perspective 

d’entrer au séminaire en septembre prochain.



Savoir rendre compte de notre 
foi : un défi pour notre temps

Alors que nous voyons prospérer des 

courants spirituels alternatifs (ésotérisme, 

Nouvel Age et syncrétismes de toutes 

sortes), nos contemporains doivent pouvoir 

rencontrer des chrétiens suffisamment 

formés pour rendre compte de la foi qui les 

anime. 

L’espérance chrétienne est fondée sur la 

foi dont nous sommes les dépositaires afin 

qu’elle soit transmise à tous. On a souvent 

pensé l’évolution religieuse des dernières 

décennies comme la conséquence d’un 

passage d’un âge religieux, porté par la 

foi, à un âge de la science, débouchant 

nécessairement sur un athéisme de masse. 

Force est de constater que ce sont finalement 

des formes religieuses indéterminées qui se 

sont multipliées et qui attirent aujourd’hui 

une grande partie de la population. Des 

croyances sans dogmes, sans véritable nom 

et sans pratiques obligatoires se multiplient 

et se diffusent subrepticement dans notre 

société. Ces nouvelles formes de croyances 

séduisent par leur promesse de bien-être. 

On estime qu’un tiers des français mettent 

leur espoir en elles. On en parle en utilisant 

des termes volontairement vagues, comme  

« spiritualités », « mystiques », « sagesses »,  

« voies », etc. La seule règle qui semble 

admise par ceux qui les adoptent est que 

chacun doit suivre, au gré de ses découvertes 

piochées dans le grand réservoir des 

croyances de l’humanité, ce à quoi il aspire 

personnellement. On ne compte plus les 

ouvrages de développement personnel 

qui s’appuient tous sur des croyances aussi 

diverses que leurs auteurs, sans compter les 

nombreux professionnels qui, à travers des 

activités commerciales très diverses et très 

lucratives, promettent le plein 

épanouissement personnel. Certains disent 

maîtriser les « énergies invisibles » en 

reprenant des enseignements ancestraux 

secrets imprégnés d’influences cosmiques 

et de radiations qui proviennent autant 

du cosmos que de la surface et du centre 

de la terre. Les anges gardiens, selon ces 

croyances, pourraient même être considérés 

comme des êtres de lumière qui habitent 

des énergies positives. Les nouveaux  

« guides spirituels » n’invitent plus à prier  

mais à méditer pour mieux lâcher prise, se 

libérer des contraintes et des urgences, 

accueillir ses émotions, observer ses 

pensées et tendre vers l’unité de soi. Nous 

constatons que cela produit bien souvent 

un enfermement sur soi-même, une 

réduction de Jésus à un avatar ascensionné, 

l’élimination de la pensée qu’on accuse 

d’être entravante. Nous ne pouvons que 

déplorer la multiplication de charlatans 

et de faux prophètes. Ce phénomène très 

diffus ne révèle-t-il pas finalement, chez 

nos contemporains, une quête de sens et  

d’absolu  ? Cette quête n’est pas nouvelle, 

elle a traversé les siècles. Elle animait 

certainement les disciples appelés par 

Jésus à Le suivre il y a plus de 2000 ans.  

L’un d’entre eux, l’apôtre Pierre, 

écrira dans sa deuxième lettre :  

« Ce n’est pas en ayant recours à des récits 

imaginaires sophistiqués que nous vous avons 

fait connaître la puissance et la venue de notre 

Seigneur Jésus-Christ, mais c’est pour  avoir été  

les témoins oculaires de sa grandeur » 

 (2 P 1, 12-21). 

6



Le cœur de l’Homme est un  
« gouffre infini » que seul Dieu 
peut combler
Face aux fausses promesses du 

matérialisme, nous voyons des jeunes, telle 

cette jeune fille de 20 ans, caractéristique 

de sa génération qui s’exprime en ces 

termes : « Sans comprendre pourquoi, à ce 

moment précis, j’ai ressenti comme une force 

dans mon cœur (…). J’ai réalisé plus tard que 

mon cœur cherchait en réalité à connaître 

Dieu ». Car Dieu seul sait finalement parler 

au cœur de l’homme. Je ne compte plus 

les lettres de catéchumènes adultes 

demandant le baptême qui m’écrivent en 

me racontant comment Dieu a su leur parler, 

se communiquer à eux, de manière souvent 

inattendue. 

Comme le dit si bien le Psaume 113,  

« nos idoles, or et argent, ouvrages de mains 

humaines, ont une bouche et ne parlent pas, 

des yeux et ne voient pas ». Nos créations 

humaines, même les plus sophistiquées, ne 

pourront jamais parler au cœur de l’homme. 

L’intelligence artificielle, dont on a beaucoup 

parlé en 2025, est un outil fascinant qui nous 

rend déjà de précieux services. Mais elle ne 

pourra jamais combler le cœur de l’homme 

parce qu’elle ne connaît ni la vie, ni la mort, 

ni l’amour pas plus que le vrai, le bien et le 

beau. Aucun algorithme ne peut saisir le 

poids de ce que représentent, pour nous les 

humains, la confiance, la justice, le pardon, la 

compassion… On nomme cette intelligence 

« artificielle » parce qu’en définitive elle 

ne pense pas. Elle ne fait que manipuler, 

en quelques fragments de secondes, un 

nombre impressionnant de données grâce 

à des calculateurs surpuissants. Mais c’est 

parce que la puissance qu’elle donne est 

bien réelle que l’être humain doit demeurer 

le vaillant protecteur de ce qui ne se 

calcule pas et que Dieu a déposé en nous. 

A Noël, nous accueillons Celui qui, en se 

faisant homme, nous révèle pleinement 

qui est Dieu. Dieu n’est pas le fruit de nos 

élucubrations fantaisistes ou de nos calculs 

savants. Il se révèle à travers l’épaisseur de 

notre humanité. J’aime cette parole que 

la liturgie me fait dire au cours de chaque 

messe, lorsque je verse une goutte d’eau 

dans le vin avant la prière eucharistique :  

« Comme cette eau se mêle au vin, puissions-

nous être unis à la divinité de Celui qui a pris 

notre humanité ». Quelle belle manière de 

parler du chemin qui s’ouvre devant nous et 

que nous n’accomplissons pas seuls, au gré 

de nos fantaisies et de bricolages spirituels 

hasardeux ! Les Paroles de Jésus sont des 

Paroles de Vérité et de Vie car elles orientent 

nos existences vers le Dieu de la vie. Il est notre 

source. S’en éloigner, c’est prendre le risque 

de laisser le péché, et donc la mort, dominer 

en notre humanité. « Aime Dieu et ton prochain 

comme toi-même » nous enseigne Jésus.  

« Qui donc est Dieu qu’on peut si fort blesser 

en blessant l’homme ? ». Cette question, tirée 

d’un chant liturgique, dit à quel degré d’amour 

nous sommes aimés par Dieu et quelle est 

notre capacité de L’aimer de tout notre cœur, 

de toute notre âme et de tout notre esprit.

7



8

Mgr  Jean-Pierre  Vuillemin
Évêque du Mans

Le Mans, le jeudi 25 décembre 2025

L’année 2025 s’achève. Elle nous a permis 

de fêter le 1700ème anniversaire du Concile 

de Nicée (325) au cours duquel fut rédigé 

notre Credo par lequel nous professons 

que Jésus-Christ est « consubstantiel au 

Père », c’est-à-dire parfaite image de Dieu. 

« Voir le Christ c’est voir le Père » (Jn 14, 9). 

Ainsi le Christ n’est pas une copie imparfaite 

ou une créature intermédiaire mais Dieu 

Lui-même manifesté dans l’Histoire. Sa 

Nativité est désormais célébrée par plus 

de 2 milliards de chrétiens dans le monde. 

Souhaitons que tous sachent rendre compte 

de leur foi par leurs actes et leurs paroles. 

Je terminerai en vous partageant l’extrait 

d’un texte écrit par Basile de Césarée (Père 

de l’Eglise, 329-379) intitulé « Sur l’origine de 

l’homme ». Nous avons médité ce texte lors 

d’une retraite spirituelle à Pontmain cette 

année avec des prêtres, des diacres et des 

laïcs en mission ecclésiale des diocèses du 

Mans et de Laval : « (…) Il nous est donné d’être 

nés à l’image de Dieu : par la volonté se forme 

en nous l’être à la ressemblance de Dieu. (…) Il 

a permis que nous soyons les artisans de la 

ressemblance à Dieu, afin que nous revienne 

la récompense de notre travail, afin que nous 

ne soyons pas comme ces portraits sortis de la 

main d’un peintre, des objets inertes, afin que le 

résultat de notre ressemblance ne tourne pas 

à la louange d’un autre. En effet, lorsque tu vois 

le portrait exactement conforme au modèle, 

tu ne loues pas le portrait, mais tu admires le 

peintre. Ainsi donc, afin que ce soit moi l’objet 

d’admiration et non un autre, il m’a laissé le 

soin de devenir à la ressemblance de Dieu ».

Dans l’accueil permanent d’une telle 

révélation d’amour, animé avec vous de la 

joie de Noël, je vous souhaite une bonne 

année 2026.

Soyez assurés de mon fraternel et religieux dévouement. 

Jésus, parfaite image de son 
Père


